
“Hit me with your rhythm-stick!”  
De moderne burger vraagt om straf 
 
Gijs van Oenen 
Filosofie & Praktijk, 25/5, 2004, p. 50-62 
 
 
 
‘Ik maak me grote zorgen. Vandaag heb ik bijna twee grote circuswagens van de weg gereden 
en ik weet niet waarom.’ Zo beschrijft Volkskrant-journaliste Marije Randewijk (2004) haar 
ervaringen op de Alpe d’Huez, de beroemdste berg uit de Tour de France - beroemd door 
heroïek van renners, maar vooral ook door de gekte die toeschouwers daar overvalt. Of beter, 
die zij juist opzoeken, de Nederlanders voorop. Randewijk beschrijft kleurrijk hoe ook zij ten 
prooi raakt aan verloedering en asociaal gedrag. Het stukje eindigt met de gedachten die haar 
bevangen bij terugkeer in Nederland. ‘Ik ben al zover heen dat ik het de verkeerspolitie in 
eigen land smeek: een boete, geef mij een fikse boete! Misschien dat ik dan weer 
toerekeningsvatbaar word.’ 
 De filosofische implicaties van deze frivole bekentenis zullen niet direct tot iedereen 
zijn doorgedrongen, ook al omdat zij in komkommertijd verscheen en op de sportpagina’s. 
Maar voor het eerst, bij mijn weten, reflecteert hier iemand publiekelijk en openlijk op haar 
eigen onvermogen om zichzelf te begrenzen en op de verwerpelijke consequenties daarvan. 
Belangrijker nog, zij verzoekt om straf - niet voor een ander, maar voor zichzelf! En tenslotte 
formuleert zij ook nog de juiste rechtsfilosofische conclusie: die straf moet herstel van haar 
toerekeningsvatbaarheid teweegbrengen. 
 Mijns inziens verwoordt de journaliste hiermee feilloos het wankele zelfbegrip van veel 
moderne burgers. Zij genieten van, maar hebben tegelijk ook vrees voor hun eigen 
grenzeloosheid. Zij willen wel een competent rechtssubject zijn, maar achten zichzelf daartoe 
niet meer in staat. Zij vragen hulp, of in het uiterste geval, zoals hier, zelfs straf, en verwachten 
daarvan rechtsherstel. Niet in de ouderwetse zin van herstel van de geschonden rechtsorde, 
maar primair herstel van hun eigen, individuele status als rechtspersoon. 
 In dit artikel schets ik de achtergronden van de opkomst van deze merkwaardige 
figuur, dit rechtssubject dat om straf vraagt uit zelfbehoud. Hoe is het het trotse, mondige, 
verlichte subject in zo’n deplorabele staat geraakt dat het alleen nog door straf zijn autonomie 
denkt te kunnen hervinden? 

Ik begin met een analyse van een aantal tendensen in de hedendaagse cultuur: meer 
marktwerking en flexibiliteit, minder gemeenschap en solidariteit. Deze ontwikkelingen hebben 
mede consequenties voor de wijze waarop mensen zich in de publieke ruimte manifesteren: zij 
doen dit in toenemende mate niet als door collectieve belangen gemotiveerde communicatieve 
burgers, maar als door private obsessies gedreven emotiebelevers. De onzekerheid en het 
gebrek aan zelfbeperkende vermogens die hiermee gepaard gaan, hebben tot een nieuwe 
sociale modaliteit geleid, die ik interpassiviteit noem. Op basis van een korte uiteenzetting van dit 
begrip, in relatie tot het meer bekende ‘interactiviteit’, leg ik uit waarom juist in een 
interpassieve democratie ‘punitieve verlangens’ ontstaan. Niet alleen ten aanzien van anderen, 
maar ook en misschien zelfs met name ten aanzien van zichzelf. Omdat tot de kenmerkende 
zelfbeschrijving van de interpassieve burger behoort dat hij er niet in slaagt te leven naar 
normen die hij zelf onderschrijft, is het uiteindelijk niet zo vreemd dat hij, in een zeldzame 



 2 

reflexieve bui, ertoe komt straf voor zichzelf te vragen. Want zonder straf kan hij niet meer 
zichzelf zijn.  
 
 
Vermarkting, flexibiliteit en uitbesteding 
 
Nadat hij had geleerd om zichzelf te ontplooien en extern gezag te bekritiseren, ging de 
moderne burger de markt op. Hij zou zelfsturend en zelfbeschikkend worden, ongehinderd 
door betuttelende instituties of tradities. Personen en instellingen die vroeger als behulpzaam 
werden ervaren, of zelfs een onmisbare rol hadden gespeeld in het mondig maken van de 
burger, werden steeds meer juist als belemmerend ervaren. De nieuwe gedachte was: de 
moderne burger kan en wil alles zelf kiezen; instituties moeten hem daarin louter faciliteren. 
Critici die bijvoorbeeld meenden dat burgers zich lieten misleiden of meeslepen door 
propaganda of commercie, werd de mond gesnoerd met argumenten als: ‘De burger is heus 
wel mondig genoeg om daar doorheen te prikken’. De klant is koning, zogezegd. 

En dat vond ook de overheid, de instantie die traditioneel tot haar taak rekende om de 
burger althans enigszins te bevoogden. De moderne overheid onthoudt zich angstvallig van 
moralistisch optreden. Ook zij voegt zich in het jolige nationaal refrein: ‘Zestien miljoen 
mensen, die schrijf je niet de wetten voor, die laat je in hun waarde.’ Sterker nog, zij is nu ook 
van mening dat de burger klant is en de overheid een leverancier van diensten en produkten. 
Zij staat klaar om in te spelen op de wensen van de burger, liefst natuurlijk met ‘maatwerk’. De 
burger werd daarmee steeds verwender. Hij wil op zijn denken worden bediend, als koning, en 
tegenspraak kan hij maar moeilijk velen.  

Maar anders dan de gangbare liberale retorica suggereert, heeft de hedendaagse burger 
niet zo’n heel duidelijk bepaalde wil. Aansluitend bij het heersende bedrijfsmatige denken is hij 
juist flexibel geworden in zijn doen en laten. Als hij iets wil, dan is het vooral ‘iets anders’, of 
‘iets nieuws’. Hij staat klaar voor verandering, gaat de uitdaging aan en is bijna oneindig 
dynamisch. Maar net als in het bedrijfsleven zijn aan deze dynamica geen duidelijke doelen 
gekoppeld, op een langere termijn. Waar bedrijven desiderata als flexibiliteit en beweging 
uiteindelijk nog kunnen rechtvaardigen in economische of financiële termen, onder verwijzing 
dus naar hun competitieve aard en hun winstdoelstelling, daar zijn deze normen bij individuele 
burgers doelen op zichzelf geworden, lege frasen die een vlottende identiteit moeten 
‘verkopen’. Individuen zijn zelfbeschikkend geworden naar het model van de markt: rusteloos, 
‘lean and mean’, doelloos maar overtuigd van hun missie. Zoals soulzangeres Alicia Keys op 
het North Sea Jazz Festival glimlachend meldde aan een interviewer die vroeg hoe zij haar 
toekomst zag: ‘I see myself growing in many different directions. I’m not staying in one place, 
that’s for sure.’ (Nederland 3, zondag 11 juli 2004). 

‘Dynamisch’ en ‘flexibel’ zijn dus (ook) eufemismen voor onzekerheid en ambiguïteit – 
of, zoals de Duitse sociaal-filosoof Axel Honneth (2001) het uitdrukt, tekenen dat moderne 
individuen ‘lijden aan onbestemdheid’. Enerzijds weten zijzelf steeds minder goed wat hun 
doelen en overtuigingen zijn, anderzijds voelen zij steeds sterker de druk van de samenleving 
om gepassioneerd en daadkrachtig over te komen. Tot de oorzaken behoren de toenemende 
complexiteit en onderlinge afhankelijkheid van maatschappelijke verhoudingen, tezamen met 
een steeds grotere stroom informatie daarover. Multiculturalisering en een toenemende 
perceptie van angst en geweld in de publieke ruimte maken het er voor de burgers niet 
gemakkelijker op - zoals mag blijken uit de volgende anekdote. 



 3 

Bilal, een allochtone jongere, stapt in de zomer van 2004 in de Amsterdamse tram en 
gaat zitten tegenover een oudere autochtone vrouw. Geschrokken door de ruige aanblik van de 
opgeschoten Bilal, had de vrouw haar handtas wat angstig tegen zich aangedrukt. Dit, zo 
verklaarde de jongere boos tegenover een verslaggeefster van NRC Handelsblad, vatte hij op als 
een gebrek aan respect, dissen in de subculturele slang (Luyten 2004). 

Misschien is dit simpel een uitdrukking van puberale overgevoeligheid voor een 
overigens reëel probleem van stereotypering, of zelfs discriminatie. Maar het lijkt mij tevens dat 
zowel de vrouw als de jongen ten prooi waren aan ambigue gevoelens en interpretaties. De 
vrouw wist niet wat zij van de jongen kon verwachten, wellicht omdat hij conflicterende 
signalen uitzond. Die op hun beurt weer de uitdrukking vormden van een interne tweestrijd 
van de jongen: hij had moeite te besluiten of hij vriendelijk wilde overkomen of agressief. In de 
reactie van de vrouw zag hij zijn eigen ambiguïteit weerspiegeld en dat is de eigenlijke 
vernedering waarnaar het verongelijkte verwijt van ‘dissen’ verwijst. 

Deze interpretatie is natuurlijk speculatief; het is moeilijk zulk gedrag objectief te 
duiden. Maar volgens de criminologen De Haan en Loader (2002) is het beslist niet 
ongebruikelijk dat criminelen, wanneer zij eenmaal openheid over hun motieven weten te 
tonen, conflicterende gevoelens van hulpeloosheid, schaamte en schuld over hun daad 
manifesteren. Crimineel gedrag, zo menen zij, is diepgaand doortrokken van allerlei 
tegenstrijdige emoties. 

Zulk crimineel gedrag en de daarmee gepaard gaande gevoelens zouden we kunnen 
zien als een extreme manifestatie van moderne sensibiliteiten in de openbare ruimte. In de 
publieke ruimte probeert men de eigen ambigue gevoelens en onbestemdheid te verbloemen 
via het assertieve en expressieve gedrag dat in de hedendaagse, liberale cultuur van 
‘zelfverzekerdheid’ (Oosterling 2000, 40; vgl Van Oenen 2002,  57) sociaal wenselijk wordt 
geacht. Vaak vindt men elkaar hierin probleemloos, maar soms staan anderen juist in de weg. 
Ofwel andere assertieven die geen tegenspraak dulden, ofwel empathici die zich juist in de 
ander verplaatsen, zoals de vrouw in het voorbeeld. Of, zoals bij de jongen, de hinderpaal is 
juist schaamte voor het eigen empathisch verlangen. 
 
 
Emotiebeleving in de publieke ruimte 
 
Deze nieuwe assertiviteit leidt vooral tot problemen in combinatie met de toenemende mate 
waarin de publieke ruimte als schouwtoneel voor private emoties wordt ervaren (vgl Sennett 
1977; Boomkens 1998, 292). Men verwijlt in de openbare ruimte, maar het contact met 
anderen in die ruimte is steeds sterker gemedieerd door private obsessies. Men zit naast 
anderen in de trein maar spreekt met vrienden via het mobieltje; zelfs danst men – op de 
Parade 2004, in de ‘silent disco’ - samen met anderen maar met eigen muziek op de 
koptelefoon (de Volkskrant 19 juli 2004). Daarom zegt Baudrillard dat het sociale niet meer 
voor een transcendente mythische socialiteit staat, maar voor een ‘pathetische nabijheids-
socialiteit’, een socialiteit van ‘réassurance’: een geruststellende zelfverzekerdheid (1983, 78). 

Het moderne publieke verwijlen leidt tot steeds meer ‘drukte’ in die publieke ruimte, 
maar vooral tot een steeds grotere spanning tussen private en publieke betrokkenheid. Men wil 
het sterke private engagement (vrienden, plannen, afspraken, ‘cool stuff’) wat graag tonen in 
het publieke domein, maar zich tegelijk distantiëren van de implicatie van een commitment met 
die publieke ruimte. De private emotie wordt weliswaar beleefd in de publieke ruimte, maar 
niet gedeeld met (anderen in) die ruimte. Wanneer anderen er blijk van geven de publieke 



 4 

ruimte wel als zodanig te appreciëren, wordt dat al snel als hinderlijk, bedreigend of zelfs 
beledigend ervaren – een vorm van dissen. Niet zozeer omdat men gestoord wordt in het 
telefoongesprek, of het MP3-genot, maar omdat men onvrijwillig herinnerd wordt aan de 
klassieke, ‘interactieve’ betekenis van de publieke sfeer (vgl. Pfaller 2002, 202ev).  

Dat is inderdaad een soort belediging, zij het van een pervers geconstrueerde soort. De 
‘verstoring’ herinnert de beledigde aan het paradoxale karakter van de publieke beleving van 
zijn private engagement. Hij heeft de anderen in de publieke sfeer nodig, niet als betrokkenen 
of als partners in communicatie, maar louter als toeschouwers, onvrijwillige getuigen van zijn 
private emotiebeleving. Hij verlangt erkenning van de publieke anderen, maar zodra die zulke 
erkenning zouden ‘communiceren’ vormt dat een inbreuk op zijn beleving, en daarmee juist 
een ontkenning ervan. Of dat nu erkenning is in positieve zin of in negatieve zin maakt niet 
wezenlijk uit: zowel waardering van zijn ‘performance’, als een verzoek zich wat in te tomen 
herinneren pijnlijk aan het noodzakelijk interactieve karakter van de publieke sfeer en daarmee 
aan de ‘illegitimiteit’ van het eigen genot. 

Het is geen wonder dat de moderne burger zo snel beledigd is. De term ‘radicaal’ in 
Henk Oosterlings (2000) typering ‘radicale middelmatigheid’ duidt al aan dat hij niet of 
onvoldoende meer beschikt over klassieke psychologische mechanismen om de spanning 
tussen zijn private identiteit en zijn publieke aanwezigheid te ‘bemiddelen’, zoals ironie. Of 
zelfs maar hypocrisie - immers ook een vorm van appreciatie van het verschil tussen publieke 
en private identiteit. Voor het omgaan met die spanning is hij nu aangewezen op externe 
instanties. Dit is op zichzelf al een problematisch gegeven, maar des te meer omdat de 
moderne burger, zoals gezegd, geen vanzelfsprekend vertrouwen heeft in instanties die 
collectieve rationaliteit vertegenwoordigen, zoals in het bijzonder natuurlijk de overheid. 

Typerend voor deze moderne burger is de verdachte van openlijke geweldpleging die, 
door de politierechter naar zijn motieven gevraagd, verklaart ‘een jongen met een kort lontje’ te 
zijn. Zo’n burger is snel te porren voor allerlei gemeenschappelijke manifestaties van 
feestvreugde, of juist van verdriet. Denk aan voetbalfinales, koninklijke festiviteiten, witte 
marsen en begrafenissen van publieke figuren. Daarin kan hij samen met anderen zijn private 
engagement uitleven. Zulke bijeenkomsten hebben wel een aanleiding, maar eigenlijk geen 
doel; het is wel een manifestatie, maar niet van een collectieve overtuiging, eerder gewoon van 
een gezamenlijke beleving, een emotionele beleving van privaat engagement. De deelnemers 
zijn niet speciaal ergens voor of tegen, maar bovenal gewoon ‘erbij’ (Van Oenen 2004c; vgl. 
Laermans 2003). Wordt deze beleving op de een of andere manier verstoord - en dat kan zoals 
gezegd door iedere publieke interactie gebeuren, of die nu kritisch of affirmatief van aard is - 
dan zijn de gevolgen moeilijk voorspelbaar. Ook, en misschien zelfs vooral, voor de 
betrokkene zelf. Als zijn lontje opbrandt, en dat gaat snel, steekt hij met een knal af. De reactie 
van deze burger is er inderdaad een net als vuurwerk: geruchtmakend, spectaculair, en voor 
iedereen zichtbaar, maar ook kortstondig, min of meer ongericht en soms ronduit bedreigend. 
 
 
Interpassiviteit 
 
Misschien wel het meest karakteristiek voor de ‘jongen met een kort lontje’ is zijn opvatting dat 
hij zichzelf niet kan uitdoven. Hij zou het misschien wel willen, maar hij is ervan overtuigd dat 
hij niet, of niet meer, over de vermogens daartoe beschikt. Hij beheerst niet meer een adequaat 
repertoire van reacties op verstoringen van de publieke sfeer (vgl. Van Gunsteren 1998, 46ev) 
– meer in het bijzonder, zoals gezegd, op de verstoring van zijn private beleving van die 



 5 

publieke sfeer. Werden die verstoringen vroeger ‘interactief’ gedempt, door elkaar aan te 
spreken op de ervaring als publieke actor, nu is zulke interactiviteit juist zelf tot verstorende 
factor geworden.  

Deze verandering in engagement en zelfopvatting van de moderne burger duid ik aan 
als een verschuiving van interactiviteit naar interpassiviteit. Het ideaal van de democratische, 
geëmancipeerde samenleving was tot voor kort nog interactiviteit: realisatie ervan vereiste de 
actieve participatie van de burgers. De aan de kunstfilosofie ontleende term ‘interpassiviteit’ 
geeft aan dat die participatie als overbodig wordt ervaren: het kunstwerk, respectievelijk de 
democratie, kunnen zichzelf wel realiseren; daarvoor hebben ze de betrokkenheid van de 
burger niet meer nodig (Pfaller 2002, Zizek 1997) – meent ook die burger zelf. 

De moderne burger is geëngageerd aanwezig in de publieke sfeer, maar zijn 
engagement is privaat geïnspireerd, niet publiek. Van participatie in de publieke sfeer verwacht 
hij, voor zichzelf en van anderen, louter het gezamenlijk beleven van ieders private 
engagement; interactieve verantwoordelijkheid voor de instandhouding van de publieke sfeer 
vindt hij storend, of in ieder geval moeilijk te begrijpen. Voor interpassieve burgers heeft 
gemeenschappelijkheid in de publieke ruimte vooral een expressieve functie. De aanwezigheid 
met anderen, het loutere verwijlen in de publieke ruimte, versterkt hun gevoel van 
eigenwaarde. De interpassieve publieke sfeer is in die zin modieus. Mode immers maakt culturele 
smaak tot een publiek en algemeen goed – zij creëert een cultureel inter-esse – terwijl zij 
tegelijk toch een ieder het gevoel geeft uniek en bijzonder te zijn. De mode, schreef Georg 
Simmel al in 1911, ‘compenseert de onbeduidendheid van de persoon, zijn onvermogen louter 
vanuit zichzelf zijn bestaan te individualiseren, via het behoren tot een juist door de mode 
omschreven en uitgelichte kring’ (Simmel 1911, 50). 

Elders heb ik oorzaken en gevolgen van de conditie van interpassiviteit voor 
verschillende domeinen van het maatschappelijk leven, zoals arbeid, recht en politiek, 
uitvoeriger uiteengezet (Van Oenen 2004c; 2004d). In dit kader beperk ik me tot drie aspecten 
van interpassiviteit die relevant zijn voor het moderne gedrag in de publieke ruimte: de 
‘dialektiek’ van engagement en onthechting, de uitbesteding van interactieve vermogens en de 
(gebrekkige) zelfbeperking. 

Enigszins paradoxaal, maar kenmerkend voor de interpassieve conditie is dat deze geen 
vermindering van engagement met de publieke orde inhoudt. Ondanks dat burgers hun eigen 
vermogens en verantwoordelijkheid voor het functioneren van de publieke orde, of breder de 
rechtsstaat, laag inschatten, koesteren zij toch hoge verwachtingen van die orde en haar 
handhaving. Zij zijn in zekere zin zelfs geobsedeerd door het mechanisme dat een 
maatschappelijke sfeer klaarblijkelijk doet functioneren, of dat nu de arbeid betreft, de politiek, 
of de rechtsorde (vgl. Van Oenen 2004c). 

Mede verantwoordelijk hiervoor is de ‘uitbesteding’ van de vermogens die nodig zijn 
voor interactiviteit. De moderne burger gelooft niet meer dat hij zichzelf voldoende kan 
beheersen om zelf te verantwoordelijkheid voor een beschaafde publiek omgang op te 
brengen. Hij stelt daarvoor nu anderen verantwoordelijk, en aansprakelijk voor de ‘regie’: de 
overheid, politie, toezichthouders, providers, bewakers. Wel reageert hij geprikkeld of boos als 
die regie blijkt te ontbreken, maar hij voelt zich niet in staat daarop zelf invloed uit te oefenen - 
zowel op die regie als op die boosheid. Hierin lijkt hij op de tegenwoordige computergebruiker, 
die ervan uitgaat dat zijn besturingssysteem feilloos en vanzelf functioneert, en die boos wordt 
wanneer dat af en toe niet het geval blijkt te zijn. Op zulke momenten toont zich hoe de zorg 
voor zijn (schijnbare) vrijheid is uitbesteed aan een ‘medium’ – een mediatie waarbij de burger 
zich enerzijds sterk voelt betrokken (‘geengageerd’), terwijl hij zich anderzijds toch distantieert 



 6 

van invloed op en verantwoordelijkheid voor het adequaat functioneren ervan. De 
toezichthoudende media op hun beurt richten zichzelf steeds meer zodanig in dat zulk 
engagement en verantwoordelijkheid overbodig worden; dat is eigenlijk alleen een andere 
manier om te zeggen dat ze interpassief worden. 

Tenslotte meent de moderne burger, zoals eerder gezegd, dat hij zichzelf niet kan 
begrenzen en dat dit dus ook niet van hem mag worden verwacht. Dat is mede een 
consequentie van de ‘uitbesteding’ van de vermogens die nodig zijn voor zelfverwerkelijking, 
zelfbepaling en zelfregulering. De moderne, marktgerichte burger is eraan gewend geraakt dat 
de randvoorwaarden voor deze zelfvorming door externe instanties worden geregeld. Hij 
begrijpt daarom werkelijk zelf niet waarom de zaken bij hem of anderen in de publieke sfeer 
soms uit de hand lopen, ontwend als hij is om publieke orde te beschouwen als product van 
een interactieve opstelling. Die opstelling is allesbehalve vanzelfsprekend, vindt ook de 
Marokkaanse jongerenwerker Hicham Darif in zijn commentaar op het eerder genoemde tram-
incident: ‘Bilal is een rustige jongen. Hij kan zich beheersen. Maar een ander in zijn plaats zou 
gemakkelijk kunnen denken: Stomme trut. Dan heb je er ook zelf om gevraagd. En dan pikt hij 
die tas’ (Luyten 2004, 36). 
 
 
Punitief verlangen en de interpassieve behoefte aan toezicht 
 

Om deze redenen wordt de vraag steeds dringender door wie of door wat het ‘toezicht’ op de 
interpassief geworden burger nog kan worden gerealiseerd. In mechanismen of instituties die 
zulk toezicht vroeger verzorgden, zoals politiek of democratie, heeft de burger steeds minder 
vertrouwen. Op de verschillende ontwikkelingen die hieraan ten grondslag liggen ben ik elders 
nader ingegaan (Van Oenen 2002; 2004a; 2004b; 2004c). Een van die ontwikkelingen is de 
overwaardering van democratie ten opzichte van de rechtsstaat (vgl. Van Oenen 2004a, 2-10). 
Wanneer men de afgelopen jaren sprak over ‘de democratische rechtsstaat’ dan bedoelde men 
daarmee vooral zaken als ‘luisteren naar de burger’, ‘het verkleinen van de kloof tussen 
overheid en burger’, het verwijderen van ‘de Haagse kaasstolp’, ‘een transparante overheid’. 
Onder het motto van een betere representatie van de burger werd de klassieke idee van 
representatie juist afgebouwd, de idee dus dat volksvertegenwoordigers in onderlinge,  
‘interactieve’ deliberatie tot een verantwoorde oordeel over collectieve belangen komen. 
Politici maken zich nu juist populair door zich als rechtstreekse belangenbehartiger van de 
burger op te stellen en de klassieke deliberatie als tijdverspilling af te schilderen: ‘Ik zeg wat ik 
denk en ik doe wat ik zeg.’ Maar deze ‘nieuwe’ politiek vormt eerder een radicalisering van de 
traditionele maakbaarheidsgedachte dan een breuk daarmee. De politiek en de democratie 
moeten hun beloften eenvoudigweg sneller en beter nakomen; in een ironische omkering van 
Julius Caesars motto moet nu de politiek ‘de burger geven waar de burger recht op heeft’.  
 In deze (over)waardering van democratie blijft mijns inziens het aspect van de 
rechtsstaat onderbelicht en ondergewaardeerd. Dat de burger samen met de overheid 
verantwoordelijk is voor de instandhouding van de rechtsorde en/in de publieke ruimte, is 
geen populair inzicht. Dit impliceert immers dat de burger interactieve vermogens nodig heeft, 
gebaseerd op rechtsbewustzijn en inzicht in wat nu dan heet ‘normen en waarden’. De status 
van rechtssubject betekent enerzijds een besef van burgerlijke en politieke rechten, maar 
anderzijds een besef van de eigen status als deelnemer aan de publieke sfeer en aan de 
samenleving in het algemeen. Zo’n besef houdt onder meer in dat men anderen publiek kan 



 7 

aanspreken op rechten en verantwoordelijkheden. En dat men daarop zelf aangesproken kan 
worden, zonder dit onmiddellijk (interpassief) te ervaren als een aanval op de eigen 
persoonlijkheid of levensstijl. 
 Nu zien we thans wel degelijk een verschuiving van politiek of democratie naar recht, 
als instantie waarvan de burger verwacht dat die toezicht houdt op zijn neiging tot 
interpassiviteit en de negatieve gevolgen daarvan. Maar dit beroep op het rechtssysteem beoogt 
niet, of niet in de eerste plaats, versterking van de klassieke vermogens van rechtssubjectiviteit, 
door zich weer de eigen (mede)verantwoordelijkheid voor de instandhouding van de 
rechtsorde te binnen te brengen. Recht en rechtsstaat worden daarentegen vooral gezien als 
mogelijk wapen, om degenen te straffen die zich – naar interpassieve normen - hebben 
misdragen. 

‘Naar interpassieve normen’, want de punitieve verlangens zoals ik ze hier begrijp, 
hebben niet in de eerste plaats te maken met klassieke, commune criminaliteit, maar eerder met 
kwesties van aansprakelijkheid, in de brede zin van dit begrip (vgl Ribbers en Schuilenburg 
2001). Natuurlijk is het ook zo dat in de klassieke strafrechtelijke sfeer verharding plaatsvindt, 
vooral met betrekking tot zwaardere misdrijven (Kelk 1998). En natuurlijk waren er altijd al 
conservatieve cultuurcritici die pleitten voor hardere strafrechtelijke aanpak van onwenselijk 
gedrag (vgl. recent Verbrugge 2004). Mij gaat het hier echter dus niet primair om een tendens 
naar zwaardere straffen van traditionele misdrijven, maar om de punitieve verlangens die 
voortvloeien uit de tendens naar interpassiviteit. Moderne burgers zien recht, in zijn straffende 
hoedanigheid, als het beste, misschien zelfs als het laatst mogelijke, medium om de excessen 
van een interpassiviserende samenleving te bestrijden.  
 
 
Straf ze! 
 
Dat punitieve verlangens tegenwoordig leven bij veel burgers, wordt meestal uitgelegd als de 
wens van die burgers dat anderen worden gestraft voor hun normoverschrijdend gedrag. Dat is 
deels natuurlijk terecht. Er is een duidelijke tendens om anderen verantwoordelijk en 
aansprakelijk te houden voor problemen en tegenslag die men ondervindt. Daarvoor wendt 
men zich ook steeds vaker, als slachtoffer, tot de rechter - zowel de strafrechter als de civiele 
rechter.  

Een goed recent voorbeeld van het laatste is de LegioLease-zaak. Dexia bank had 
onder die productnaam geadverteerd met de zogenaamde ‘winstverdriedubbelaar’, in feite een 
constructie om met geleend geld op de aandelenbeurs te speculeren. Klanten die daarmee veel 
geld hadden verloren, beklaagden zich voor de rechter dat de bank hen misleid had omtrent de 
risico’s van deze praktijk. Je zou kunnen zeggen dat zij zich daarmee opstelden als echte 
moderne interpassieve burgers, die vertrouwen op extern ‘toezicht’ –al komt dat van een 
commerciële instelling met een eigen winstbelang. De rechter echter sprak de betrokkenen aan 
als klassieke interactieve burgers, door zijn stelling dat ‘een gemiddeld geïnformeerde, 
omzichtige en oplettende gewone consument’ de betreffende valkuilen zou hebben weten te 
mijden (Rb Adam 8 juli 2004).  
 Op grootschaliger, institutioneel niveau zijn zowel civiele als strafrechtelijke procedures 
tegen wanpresterende of frauderende bedrijven tegenwoordig aan de orde van de dag. Vooral 
natuurlijk sinds bleek dat de economische hausse van eind jaren negentig deels op geïnflateerde 
cijfers, respectievelijk op onbetrouwbare of frauduleuze adviezen en accountantsverklaringen 
waren gebaseerd – adviezen en verklaringen dus van juist die instanties aan wie 



 8 

verantwoordelijkheid en toezicht interpassief waren uitbesteed. Terugvertaald in klassieke 
termen van contracten en aansprakelijkheid pleegden zulke instanties fraude. Maar hoewel 
inderdaad financiële instellingen alles op alles hebben gezet om via desinformatie de 
‘gemiddelde consument’ te verleiden tot roekeloosheid en onoplettendheid (vgl. Stiglitz 2003), 
zouden we vanuit interpassief perspectief kunnen zeggen dat zij hun bedrog eigenlijk mede 
pleegden namens ons: zij hielpen ons burgers te geloven in de droom van de nieuwe economie. 
 Met civiele en strafrechtelijke straffen bedreigen de burgers tegenwoordig niet alleen 
elkaar, maar ook de overheid. Dat heeft mede te maken met het verlies aan gezag dat de 
overheid opliep door haar beleid van uitbesteding van taken. Deels gaat het dan om de 
psychologie van de burger: als zowat alles dat de overheid doet kennelijk elders beter kan 
worden gedaan, waarom zouden we dan nog de overheid respecteren en serieus nemen? Maar 
deels ook om een serieus staatsrechtelijk argument: naarmate meer onderdelen van de staat 
worden verzelfstandigd en op afstand gezet, ligt het meer voor de hand ze ook civiel- en 
strafrechtelijk als zelfstandig te behandelen (vgl. Van Oenen 2004a, 143).  
 Er worden dan ook enthousiast claims ingediend om vermeend overheidsfalen te 
bestraffen of de gevolgen daarvan financieel te compenseren (ondanks het feit dat het in 
Nederland mogelijk is om ook langs andere wegen dan juridische procedures schadevergoeding 
te krijgen, zoals via het Schadefonds Geweldsmisdrijven). Bijvoorbeeld naar aanleiding van de 
vuurwerkramp in Enschede (waar de eis tot schadevergoeding overigens werd afgewezen; Rb. 
Den Haag 23 december 2003). Vergelijkbare procedures lopen nog voor de cafebrand in 
Volendam. En zomer 2004 werd bekendgemaakt dat de familie van het 13-jarige meisje uit 
Eibergen, dat in mei van dat jaar werd ontvoerd en seksueel misbruikt door een tbs-patiënt, 
schadeclaims wil indienen tegen de tbs-kliniek in Utrecht en tegen de Nederlandse staat. 
Eerder kreeg de moeder van de in 1999 vermoorde Tjirk van Wijk uit Groningen van de 
Nederlandse Staat tienduizend euro smartengeld, omdat de overheid fouten had gemaakt bij de 
vrijlating van de moordenaar. De hoge raad bepaalde overigens onlangs dat de staat hiertoe 
niet rechtens verplicht is; schade veroorzaakt door misdragingen tijdens een tbs-verlof kan niet 
aan de staat worden toegerekend op de loutere grond dat die schade zich zonder dit verlof niet 
zou hebben voorgedaan (HR 28 mei 2004). 
  En tenslotte laat natuurlijk ook de staat zelf zich niet onbetuigd in het nieuwe straffen. 
Zo besloot het openbaar ministerie om de militair Erik O. te vervolgen wegens een dodelijk 
schot gelost tijdens de Nederlandse politioneel-militaire missie in Irak. Minstens even 
spraakmakend is de aanpak van bedreigingen geuit aan het adres van bekende personen, in het 
bijzonder politici. Hier werden activisten die minister Verdonk met een taart hadden getroffen 
eerst vastgezet, maar vervolgens door de rechter-commissaris alsnog vrijgelaten - wellicht 
omdat het hier om een vorm van protest gaat die nog als ‘interactief’ is te duiden. 

Anders verging het leden van de hiphopgroep DHC, allochtone jochies wiens “Hirsi 
Ali Diss” al dan niet buiten hun toedoen via Internet was verspreid (LRB 2004). In dit werkje 
wordt de politica/columniste grof beledigd. Maar tevens bedreigd, zo vonden althans Hirsi Ali 
zelf en het Openbaar Ministerie: ‘we zijn bezig met het voorbereiden van een liquidatie op 
Hirsi Ali / dat is de reactie op wat ze zei op televisie over integratie.’ Is dit een serieus 
dreigement? Hier lijkt de ‘interpassieve’ houding van de verdachten zich te wreken: in een 
interview op NOVA-tv noemden ze de vermeende bedreiging weliswaar niet werkelijk 
gemeend, maar tegelijk wilden ze zich er bepaald niet van distantiëren. Ook anderszins 
vertoonden ze de typische ‘ik weet wel, maar toch’ houding die het interpassieve ethos 
kenmerkt (vgl. Zizek 1997, 108). Zoals bijvoorbeeld ook Bilal in de tram dat deed: anderen in 
de publieke sfeer op agressieve wijze confronteren met de eigen wils-ambiguïteit.  



 9 

Het verlangen naar het bestraffen van anderen ter compensatie van zelf ondervonden 
leed maakt onderdeel uit van een tendens naar een ‘slachtoffercultuur’, waarin leed zowel 
financieel als moreel aan anderen wordt aangerekend. Volgens de ‘victimaliseringsthese’ van 
Hans Boutellier (1993, 2002) zou het nieuwe slachtofferschap ook tot een nieuwe 
‘postmoderne’ moraal kunnen leiden, een nieuw soort solidariteit. Dat lijkt echter 
onwaarschijnlijk, gegeven de ook door Boutellier zelf onderkende paradox van de 
‘veiligheidsutopie’: de combinatie van roep om meer straf en het besef dat dat niet zal helpen - 
een paradoxale combinatie die bij uitstek de interpassieve burger kenmerkt (vgl. Van Oenen 
2004a, 3-7). Hoewel het strafrecht in de afgelopen decennia wel interactieve tendensen heeft 
geaccommodeerd en het dus enigszins responsief is geworden, dan nog lijkt mij de morele 
meerwaarde van deze responsiviteit twijfelachtig. Verder blijft het strafrecht naar zijn aard een 
‘ultimum remedium’: het laatste, en dus minst wenselijke middel om een belangrijk 
maatschappelijk doel te realiseren. Ook met enigszins vergrote responsieve vermogens blijft 
het strafrecht zo’n laatste redmiddel, dat evenmin als andere instituties raad weet met de vragen 
die de interpassieve samenleving oproept, zoals de paradoxale vraag naar meer toezicht en 
meer vrijheid. 
 
 
Straf mij! 
 
Is deze situatie al ingewikkeld genoeg, er komt nog een laatste nieuw, opvallend en 
complicerend aspect bij. Interpassivisering leidt niet alleen tot strafklachten tegen andere 
burgers of tegen de overheid, maar in laatste instantie zelfs tot de wens om zelf te worden 
aangeklaagd wegens interpassief gedrag! De wens dus om tegelijk subject én object van 
strafrechtelijk optreden te zijn. Dit is wel de meest pregnante uitdrukking van de ambigue 
houding die de moderne interpassieve burger kenmerkt: men wendt zich tot het strafrecht om 
een einde te maken aan de eigen interpassieve indifferentie van ‘noch voor, noch tegen, alleen 
“erbij”’. Wie niet meer zichzelf de wet kan opleggen en dus lijdt aan gebrekkige autonomie, 
probeert zichzelf de strafwet te laten opleggen, in een poging interactieve vermogens te 
herwinnen en zo weer een competent rechtssubject te worden. 

Een bescheiden vorm daarvan vinden we bij subjecten die buiten hun schuld en tegen 
hun wil de beschikking over hun interactieve vermogens verliezen, althans incidenteel. Zo 
kunnen bijvoorbeeld mensen die bij tijd en wijle worden overvallen door psychosen 
zogenaamde zelfbindingscontracten sluiten (Delaere 2002). Ze geven dan een ander het recht 
om zolang de psychose duurt rechtsmacht over hen uit te oefenen; ze besteden daarmee dus 
tijdelijk hun rechtssubjectiviteit uit. Daarmee voldoende ze tot op zekere hoogte aan de 
definitie van interpassiviteit. Maar tot echte interpassieve subjecten reken ik alleen diegenen die 
de interpassieve status daadwerkelijk verlangen en daarvan ook genieten, zij het misschien niet 
volledig bewust en niet in alle situaties.  

Een curieuzer geval van op zichzelf betrokken punitief verlangen is dat van de Teun 
van de Keuken, als journalist werkzaam bij VPRO en RVU. Van de Keuken, die claimt een 
soort chocoladejunk te zijn, las op goede dag een beschouwing over slavernij-omstandigheden 
in de cacao-industrie. Vervolgens bedacht hij dat hij zichzelf, als fervent koper van 
chocoladerepen, met deze wetenschap in feite schuldig maakt aan het strafbare feit van heling. 
Op die grond deed hij aangifte tegen zichzelf. Hoewel de politie aanvankelijk weigerde de 
klacht in behandeling te nemen, wist Van de Keuken, inmiddels gesteund door het 
Amsterdamse advocatenbureau Böhler, Franken en De Feijter, zijn zaak toch onder de 



 10 

aandacht van het openbaar ministerie te brengen (Krijgsman 2004). Dat besloot uiteindelijk 
geen vervolging in te stellen, op bewijsrechtelijke gronden: het achtte onbewijsbaar dat in de 
repen die Van de Keuken had geconsumeerd, daadwerkelijk cacao was verwerkt afkomstig van 
de ‘slavernij-plantages’.  

Het geval van deze ‘chocoprins’ dient ter illustratie van de algemene hypothese dat de 
interpassiviteit veel moderne burgers ertoe brengt niet alleen te vragen om strafrechtelijk 
optreden tegen de gevolgen van gebrekkige rechtssubjectiviteit van anderen, maar zelfs tegen 
eigen falen in dit opzicht. Het gaat hier dus niet ouderwets om personen die wroeging ervaren 
over een door hen gepleegde wandaad; dat impliceert al een mate van reflexiviteit en 
maatschappelijk inzicht waarover interpassieve subjecten niet (meer) beschikken. Interpassieve 
subjecten hebben de cognitieve vermogens om hun normschending te onderkennen, maar zij 
voelen zich eenvoudig niet in staat zich te gedragen naar de normen die zij zelf onderschrijven. 

En tegenwoordig wemelt het van de burgers, door alle lagen van de bevolking heen, die 
expliciet zo’n ‘ik weet wel, maar toch’ houding aannemen. Zij verklaren zich dan gewoon niet 
in staat om zich conform rechtsnormen te gedragen, of dat nu gaat om hooligans of om 
bestuurders van auto's die verklaren zich maar niet aan de maximumsnelheid kunnen houden. 
De laatsten bijvoorbeeld vragen dan wel meestal niet expliciet om straf, maar vaak wel om 
bijstand: zij vinden het oprecht moeilijk om zich op het moment supreme regelconform te 
gedragen en verklaren expliciet dat zij hulp daarbij op prijs zouden stellen. Bijvoorbeeld in de 
vorm van borden met de tekst ‘u rijdt te hard’. Misschien nog mooier: het nieuwe model Alfa 
Romeo dat, als de tank bijna leeg is, de bestuurder voorhoudt: ‘Achtung! Autonomie begrenzt’ 
(Die Zeit, 12 augustus 2004, p. 60). Of denk aan de omgekeerde wereld die het ministerie van 
Verkeer & Waterstaat voor ogen staat: automobilisten die zich aan de regels weten te houden, 
zouden moeten worden beloond, met een soort bonuspunten (NRC Handelsblad 9 augustus 
2004, p. 3). 

De ware interpassieven echter zijn dit stadium voorbij. Zij vragen om straf, teneinde als 
verantwoordelijk subject kunnen blijven functioneren - zij het dat die vraag natuurlijk bijna 
altijd impliciet zal zijn. Mede kenmerkend voor interpassiviteit is immers dat men niet meer op 
eigen kracht tot een min of meer kritisch zelfinzicht kan komen. Niet vreemd natuurlijk, want 
de interpassieve persoon meent nu juist dat de verantwoordelijkheid voor zulke inzichten elders 
ligt.  Daarom moet de interpassieve burger tot zulk zelfinzicht worden gedwongen of verleid, 
zoals bijvoorbeeld door een journalist of door de rechter. Zij beschrijven zichzelf dan 
bijvoorbeeld als een verslaafde, zoals de chocoprins; als iemand die ten prooi valt aan 
massahysterie, zoals de Volkskrant-journaliste; of als ‘een jongen met een kort lontje’ - allemaal 
goede voorbeelden van het lacaniaanse principe ‘ik weet wel (dat zulke transgressie niet 
betaamt), maar toch (doe ik het).’ 

Nu zou men kunnen tegenwerpen dat de actie van de chocoprins slechts een 
mediastunt is, om aandacht te krijgen voor de slavernij-kwestie. Natuurlijk is dat ook een deel 
van het verhaal. Maar ten eerste maakt deze ‘mediatie’ deel uit van het verschijnsel 
interpassiviteit, waarin actoren immers een ‘stand-in’ zoeken voor hun subjectieve vermogens. 
Zij verschijnen alleen nog maar ‘gemedieerd’ in de publieke ruimte, zoals ook aangegeven in 
Oosterlings begrip van ‘radicale middelmatigheid’. Zodoende lijkt voorheen interactief 
optreden, zoals actievoeren, thans alleen nog mogelijk via tussenkomst van ‘de media’. 

Ten tweede kan het loutere idee om zichzelf aan te geven voor een strafbaar feit alleen 
ontstaan tegen de achtergrond van een interpassief wordende cultuur. En ten derde zou Van 
de Keuken zoals bleek wel degelijk een zaak hebben gehad als de feitelijke kwestie van de 
herkomst van de chocolade wel bewijsbaar zou zijn. 



 11 

Een andere tegenwerping zou kunnen zijn dat de chocoprins sowieso een bizar 
voorbeeld is, ofgeacht of zijn strafverzoek reëel is. Inderdaad zal het expliciet vragen om 
bestraffing van zichzelf niet gauw tot een algemeen gebruikelijk verschijnsel worden, mede 
vanwege het genoemde reflectieve onvermogen van de interpasieven. Maar denk bijvoorbeeld 
aan populaire televisieprogramma's als ‘De zwakste schakel’, ‘Big Brother’ of allerlei talkshows 
waarin mensen zich vrijwillig laten vernederen of bestraffen. Of aan recente gevallen van 
zogenaamde Bekende Nederlanders als André Hazes en Bonnie St.Clair die weliswaar niet 
zichzelf aangaven, maar wel op enig moment in hun strafproces voor een celstraf opteerden 
boven andere, minder ingrijpende vormen van straf. Zulke bekende en minder bekende 
subjecten roepen, zij het impliciet en bij gebrek aan beter, bestraffing over zich af om, in een 
geforceerde Hegeliaanse knecht-positie, de ervaring op te doen die nodig is om een competent 
rechtssubject te worden. Of in meer hedendaagse termen: ‘hit me with your rhythm-stick!’ 
 
 
Conclusie 

 
Ik beschreef in dit artikel twee belangrijke tendensen van de moderne samenleving: de 
verschuiving van interactiviteit naar interpassiviteit, en de opkomst van punitieve verlangens. 
Beide kunnen worden begrepen als een radicalisering van reeds bestaande tendensen. Zo 
betekent interpassiviteit dat het engagement met publieke orde inhoudelijk leger, maar qua 
beleving juist sterker wordt. Evenzo vormt het verlangen naar straf mijns inziens een 
radicalisering van de tendens naar meer en scherper toezicht, op die publieke orde. In beide 
gevallen worden inhoudelijke overwegingen, of vermogens tot interactiviteit, uitbesteed aan 
externe instanties.  

Mijn stelling was verder dat beide tendensen, die van interpassiviteit en die van 
verlangen naar straf, met elkaar samenhangen. Moderne, interpassieve burgers verwachten veel 
van de instanties waaraan zij hun vermogens hebben uitbesteed en zij kennen, mede door een 
radicalisering van hun via interactiviteit verworven mondigheid, weinig tolerantie of geduld. Zij 
willen op hun wenken worden bediend. En het algemeen stellen zij weinig vertrouwen of 
belang meer in interactieve correctie-mechanismen. Fortuyn was misschien wel de laatste die 
nog geloofde (en beloofde) dat zulke verwachtingen konden worden ingelost door 
(zelf)vernieuwing van de politiek. Een toenemend aantal moderne burgers zoekt naar hardere, 
meer rechtlijnige middelen om hun verwachtingen te bevredigen. Zij hopen die te vinden in 
het toezicht, meer in het bijzonder in strafrechtelijke bevoogding. 

Het puntieve verlangen kent twee objecten - of uiteindelijk eigenlijk drie. In de eerste 
plaats andere burgers: zij die zich interpassief misdragen, moeten door toezichthoudende 
instanties tot de orde worden geroepen en zonodig bestraft. En in de tweede plaats die 
instanties zelf. Wanneer zij falen in hun toezichthoudende taak, moeten zij op hun beurt 
worden gecorrigeerd, het liefst ook hardhandig. Dit resulteert noodzakelijkerwijs in een steeds 
groter beroep op de ultieme toezichthoudende en bestraffende instantie, het strafrecht. Dit is 
een bedenkelijke tendens, omdat het strafrecht daarmee zijn karakter van ‘ultimum remedium’ 
dreigt kwijt te raken. En daarmee uiteindelijk ook zijn geloofwaardigheid, omdat een belangrijk 
deel van de effectiviteit van het strafrecht - of van het straffen meer het algemeen - ligt in het 
niet daadwerkelijk effectueren ervan; dreiging omzetten in feitelijke geweldsuitoefening is per 
definitie een zwaktebod. 

En eigenlijk drie objecten, want burgers die (nog) in staat zijn te reflecteren op hun 
conditie van interpassiviteit, komen noodzakelijk tot de conclusie dat ook zijzelf niet meer in 



 12 

staat zijn om normen die zijzelf onderschrijven ook daadwerkelijk na te leven. Zij geloven niet 
meer over de vermogens te beschikken om het eigen ongewenste gedrag bij te sturen. Soms 
leidt dat tot een soort kolderiek gedrag, zoiets als botsautootjes op de kermis: men stoot elkaar 
voortdurend aan, maar vergeeft dit schouderophalend of zelfs genietend. Zo van: ‘zo is het 
moderne leven!’ Maar buiten zo’n kermis-sfeer lijdt men toch onder het eigen gebrek aan 
corrigerende vermogens en het eigen ongeloof om dit nog interactief te herstellen. En zo kan 
men er uiteindelijk toe komen, strafvervolging tegen zichzelf te verlangen: ‘hit me slowly, hit 
me quick – but hit me, hit me!’ 
 Burgers die openlijk om straf voor zichzelf vragen, zijn misschien curieuze 
uitzonderingen. Of zij doen het alleen om de media-aandacht. Maar de ervaring die zij 
articuleren, leeft in veel bredere kring. Je zou zelfs kunnen zeggen dat wie in staat is tot 
reflectie op de eigen interpassieve status, onvermijdelijk tot de slotsom komt dat hij straf nodig 
heeft. Eigenlijk mogen we dus zelfs hopen op veel meer gevallen waarin burgers een dergelijk 
verzoek indienen: straf mij!  
 



 13 

Literatuur  
 
 
 
Baudrillard, Jean (1983), Les stratégies fatales. Grasset, Paris 
 
Boomkens, René (1998), Een drempelwereld. Moderne ervaring en stedelijke openbaarheid. NAi 
uitgevers, Rotterdam 
 
Boutellier, Hans (1993), Solidariteit en slachtofferschap. SUN, Nijmegen 
 
Boutellier, Hans (2002), De veiligheidsutopie. Boom Juridische uitgevers, Den Haag 
 
Delaere, Patrick (2002), ‘Odysseus in de psychiatrie. Over zelfbinding en autonomie’. In: 
Maandblad Geestelijke volksgezondheid 57(3), p. 266-280. 
 
Gunsteren, Herman van (1998), A theory of citizenship. Westview, Boulder (Co.) 
 
Haan, Willem de, en Ian Loader (2002), ‘On the emotions of crime, punishment and social 
control’. In: Theoretical Criminology, 6/3, p. 243–253 
 
Honneth, Axel (2001), Leiden an Unbestimmtheit. Reclam, Frankfurt 
 
Kelk, Constantijn (1998), ‘Het menselijk gezicht van het strafrecht in een nieuwe eeuw’. In: 
Grenzen tussen goed en kwaad. Dertien essays over preventie, misdaad en straf in de 21ste eeuw. Ministerie 
van Justitie, Den Haag, p. 47-57 
 
Krijgsman, Esther (2004), ‘Cacaoboter op je hoofd’. In: Consumentengids, april 2004, p. 18-19 
 
Laermans, Rudi (2003), ‘De geëngageerde stad’. In: Nieuw engagement. In architectuur, kunst en 
vormgeving (2003). NAi uitgevers, Rotterdam, p. 58-67 
 
LRB (Landelijk Bureau Racismebestrijding) (2004), ‘Vrijheid van artistieke expressie – de 
“Hirsi Ali diss”. http://www.lbr.nl/wetgeving/hirsi-ali_diss.html; laatst bezocht 24/9/04 
 
Luyten, Marcia (2004), ‘Ik eis respect’. In: NRC Handelsblad, 5-6 juni 2004, Zaterdags 
Bijvoegsel, p. 35-36. 
 
Oenen, Gijs van (2002), Het surplus van illegaliteit. Uitgeverij De Balie, Amsterdam (reeks Open 
Podium) 
 
Oenen, Gijs van (2004a), Ongeschikt recht. Anders denken over de rechtsstaat. Boom Juridische 
uitgevers, Den Haag 
 
Oenen, Gijs van (2004b), ‘De falende burger.’ In: de Volkskrant, 17 april 2004, bijlage Reflex, 
p.17 
 



 14 

Oenen, Gijs van (2004c), ‘Het nieuwe veiligdom. De interpassieve transformatie van de 
publieke sfeer.’ In: Open. Cahier over kunst en het publieke domein. SKOR/NAi uitgevers, no.6, p. 6-
16 
 
Oenen, Gijs van (2004d), ‘Finding cover. Legal trauma and how to take care of it.’ In: Law & 
Critique, 15/2, 2004, p. 139-158 
 
Oosterling, Henk (2000), Radicale middelmatigheid. Boom, Amsterdam 
 
Pfaller, Robert (2002), Die Illusionen der anderen. Über das Lustprinzip in der Kultur. Suhrkamp, 
Frankfurt 
 
Randewijk, Marije (2004), ‘En route’. In: de Volkskrant, 23 juli 2004, p.13 
 
Ribbers, Jolique, en Marc Schuilenburg, red. (2001), Monopoly, risk & stratego. Spelregels voor 
Justitie in de 21e eeuw. Ministerie van Justitie, Den Haag 
 
Sennett, Richard (1977), The fall of public man. Faber & Faber, New York 
 
Simmel, Georg (1911), Die Mode. In: id., Philosophische Kultur. Gesammelte Essais. Verlag von Dr 
Werner Klinkhardt, Leipzig, p. 29-64 
 
Stiglitz, Joseph (2003). The roaring nineties. W.W. Norton, New York 
 
Verbrugge, Ad (2004). Tijd van onbehagen. SUN, Amsterdam 
 
Žižek, Slavoj (1997), The plague of fantasies. Verso, London 
 


